
ELTA DO NILO
amesses (Zoa)

GÓSEN

Eziom-Geber

Rotan alternativas

Caminho para a lema dos filter

50 1 0 0  1 5 0  2 0 0

Quilômetros

Egito e Sinai

Mar Mediterraneo
PARTE 3

MOISÉS

Sociedades Biblicas Linidas 1995

Pitom

EGITO

Colfo de
Acaba

DESERTO
DE PARA

Lagos
Camargos

Parte - 1 

CANAA
AMOM

Jericó

Gaza.

Hesbo

Mante N

Mar
Morto

NEGUEBE
MOAB

DESERTO
DE ZIM

PR. DELTON MATHEUS

DESERTO DE SUR

Cades-Barnéia Puno m

EDOM

•Mara

Elim
Mar

Vermelho

Rata tradicional

Peninsula
do Sinai

Hazerole

MIDIÁ

Monte Sinar
(Horebe)

MAR VERMELHO



02

Consagração dos Primogênit﻿os - Simbolo da submissão

80

Esses período que representado na história de Êxodo é rico em simbolismo, que  
conduz por uma viagem de libertação e consagração do povo israelita. Esta nação,
eleita por Deus e recém-libertada da escravidão egípcia, está em um ponto decisivo
de sua trajetória. Encontram-se no limiar, à beira de atravessar o deserto rumo à
liberdade e ao cumprimento da promessa da Terra Prometida. 

A ordem do Senhor a Moisés para que todo primogênito de Israel fosse consagrado
a Ele, tanto de homens como de animais, a narrativa bíblica a respeito da vida
religiosa de Israel, mostra que assim como as primícias das colheitas, os
primogênitos eram sagrados ao Senhor, pois apontavam para o fato de que a Deus
pertence todas as coisas.

Consagração dos Primogênitos - Simbolo da submissão 

Então falou o SENHOR a Moisés, dizendo: 2 Santifica-me todo o primogênito, o que abrir toda a
madre entre os filhos de Israel, de homens e de animais; porque meu é. 3 E Moisés disse ao povo:
Lembrai-vos deste mesmo dia, em que saístes do Egito, da casa da servidão; pois com mão forte o
Senhor vos tirou daqui; portanto não comereis pão levedado. Êxodo 13:1-2

Esta passagem, inicialmente simples, é carregada de significado, pois trata-se das
instruções de Deus acerca da consagração dos primogênitos. Neste segmento, Deus
institui uma prática a ser observada pelo povo de Israel, um ritual que atua como um
lembrete constante de Sua ação na história deste povo.

Inicialmente, Deus ordena que cada primogênito seja consagrado a Ele. Isso implica
que o primeiro nascido de cada família, seja humano ou animal, deve ser dedicado a
Deus. Esta prática possui raízes na tradição judaica e carrega um significado de
reconhecimento da soberania de Deus sobre a criação. Consagrando o primogênito,
os israelitas demonstravam que O reconheciam como o Criador e Mantenedor de
toda vida, humana ou animal.

Possui um significado histórico, pois serve como um lembrete tangível da libertação
do povo de Israel da escravidão no Egito. Quando os primogênitos dos egípcios
foram mortos na última praga, os primogênitos de Israel foram poupados devido à
marca de sangue nas portas. Isso ilustrou claramente o cuidado e a proteção de
Deus sobre Seu povo escolhido. Assim, a consagração é uma forma de manter viva a
memória desse evento fundamental em sua história. 

Significados espirituais profundos, simbolizando a entrega das primeiras e mais
valiosas coisas a Deus. Representa um gesto de fé e entrega, afirmando que Deus
deve ser prioritário em todos os aspectos da vida. 

Compreendendo a história.

http://estiloadoracao.com/historia-de-moises/


03

80

Tal prática não se restringe somente aos primogênitos, mas estabelece um padrão
para a devoção e o agradecimento que todos os fiéis devem demonstrar perante
Deus.

Portanto, ela transcende uma mera prática ritualística, representa um lembrete da
soberania, uma recordação ativa da libertação por Deus e um apelo à devoção e
gratidão. Tais preceitos iniciais nos estimulam a ponderar sobre a importância de
reconhecer a supremacia de Deus em nossas vidas e a recordar incessantemente
Seu ato redentor em nossa história, o que se mantém pertinente em nossa
caminhada espiritual contemporânea. Assim, inspiremo-nos no exemplo do povo de
Israel e dediquemos a Deus não somente nossos primogênitos, mas também nossas
vidas.

O Resgate do Primogênito

13 Porém, todo o primogênito da jumenta resgatarás com um cordeiro; e se o não resgatares, cortar-
lhe-ás a cabeça; mas todo o primogênito do homem, entre teus filhos, resgatarás. 14 E quando teu
filho te perguntar no futuro, dizendo: Que é isto? Dir-lhe-ás: O Senhor nos tirou com mão forte do
Egito, da casa da servidão. 15 Porque sucedeu que, endurecendo-se Faraó, para não nos deixar ir, o
Senhor matou todos os primogênitos na terra do Egito, desde o primogênito do homem até o
primogênito dos animais; por isso eu sacrifico ao Senhor todos os primogênitos, sendo machos;
porém a todo o primogênito de meus filhos eu resgato. 16 E será isso por sinal sobre tua mão, e por
frontais entre os teus olhos; porque o Senhor, com mão forte, nos tirou do Egito. Ex. 13:13-16

Em relação aos primogênitos masculinos de Israel, era necessário resgatá-los conforme
Êxodo 13:13. Isso significava que, embora o primogênito de um animal pudesse ser
oferecido ao Senhor como um holocausto, os filhos primogênitos humanos nunca
poderiam ser sacrificados dessa maneira; todos os primogênitos masculinos deveriam
ser resgatados. O sacrifício humano de primogênitos era uma prática pagã abominável
aos olhos de Deus, conforme descrito em 2 Reis 16:3.

O texto bíblico menciona que era dever dos pais explicarem aos filhos sobre a
consagração dos primogênitos, no âmbito da libertação do Egito, em particular na noite
em que a décima praga caiu e os primogênitos do Egito foram mortos, conforme
descrito em Êxodo 13:14-16.

Neste contexto, os primogênitos israelitas foram preservados pelo Senhor devido ao
sangue do cordeiro pascal. Isso significa que os primogênitos de Israel não eram
naturalmente imunes ao julgamento de Deus; contudo, o julgamento divino não os
atingiu porque os cordeiros sacrificados na primeira Páscoa atuaram como resgate para
eles.

O Resgate do Primogênito



04

80

Entendermos a diferença do calendário gregoriano e Judaico, é necessário para saber
exatamente quando o mês começa, sendo de grande importância na prática judaica,
porque a Torá marca as festas judaicas segundo os dias do mês. 

O calendário gregoriano é um calendário de origem europeia, utilizado oficialmente
pela maioria dos países. Foi promulgado pelo Papa Gregório XIII (1502–1585) a 24 de
Fevereiro do ano 1582 pela bula Inter Gravissimas em substituição do calendário
juliano implantado pelo líder romano Júlio César (100–44 a.C.) em 46 a.C. 

Como convenção e por praticidade, o calendário gregoriano é adotado para
demarcar o ano civil no mundo inteiro, facilitando o relacionamento entre as nações.
Essa unificação decorre do fato de a Europa ter, historicamente, exportado seus
padrões para o resto do globo.

O calendário (נָה שָׁ וּחַ  judaico é baseado nos ciclos lunares. Rumo ao início do ciclo (ל
da lua, aparece como um fino crescente. Este é o sinal para um novo mês judaico. A
lua cresce até ficar cheia, no meio do mês, e então começa a diminuir até que não
pode ser vista. Permanece invisível por cerca de dois dias – e então o fino crescente
reaparece, e o ciclo recomeça. O ciclo inteiro leva cerca de 29 dias e meio. Como um
mês precisa consistir de dias completos, um mês às vezes tem vinte e nove dias de
duração (como um mês é conhecido como “faltando”), e às vezes trinta (malei,
“cheio”).

Entendendo o significado das Festas Judaicas
Entendendo o significado das Festas Judaicas



05

Calendário judaico Calendário gregoriano

Nissan março/abril

Lyar abril/maio

Sivan maio/junho

Tamuz junho/julho

Av julho/agosto

Elul agosto/setembro

Tishrei setembro/outubro

Chesvan outubro/novembro

Kislev novembro/dezembro

Tevet dezembro/janeiro

Shevat janeiro/fevereiro

Adar fevereiro/março

Adar 2 março/abril (nos anos bissextos)

80

Moisés - A travessia do Mar Vermelho



06

80

O ano judaico se compõe de ciclos de dias santificados, solenes, festivos, semi-
festivos ou até tristes.

Shabat é um dia santificado. O descanso de qualquer trabalho criativo atesta a
Criação do mundo. O judeu que cumpre o Shabat, deixando de realizar trabalho
criativo neste dia, testemunha que D’us criou o mundo em seis dias e “descansou”
no sétimo.

Rosh Chôdesh, início do mês judaico (que pode ser um ou dois dias), é dia semi-
festivo. Nas orações acrescentam-se trechos como Yaalê Veyavô, Halel, e Mussaf,
enquanto são omitidas as súplicas dos dias comuns; também não se faz jejum em
Rosh Chôdesh.

Rosh Hashaná e Yom Kipur são dias solenes por seu caráter de julgamento e perdão
Divinos. Ao mesmo tempo, são dias santificados quando trabalho criativo não deve
ser realizado. Yom Kipur é igual a Shabat, e Rosh Hashaná é similar aos outros dias
de Yom Tov.

Pêssach, Shavuot e Sucot, as Três Festas de Peregrinação, são dias festivos (Yom
Tov), lembrando respectivamente o Êxodo do Egito, a Outorga da Torá no Monte
Sinai e os quarenta anos de perambulação pelo deserto. Shemini Atsêret e Simchat
Torá também são dias de Yom Tov ligados à Sucot. São também dias santificados
(com exceção de Chol Hamoêd) quando trabalho criativo (exceto preparação de
alimentos) não deve ser realizado.

Chol Hamoêd, os dias intermediários de Pêssach e Sucot são dias semi-festivos
quando certos trabalhos corriqueiros não são realizados em virtude destes dias
serem parte da festa de Pêssach ou Sucot.

Há seis jejuns obrigatórios no decorrer do ano: Tsom Guedalyá (dia 3 de Tishrei);
Yom Kipur, (10 de Tishrei); Dez de Tevêt; Taanit Ester (13 de Adar); dezessete de
Tamuz; e Tish’á Beav, (9 de Menachêm Av).

As sete semanas da contagem do ômer, entre Pêssach e Shavuot, são dias de meio-
luto pela morte dos 24.000 discípulos de Rabi Akiva.

As três semanas entre os jejuns de 17 de Tamuz e Tish’á Be´av são dias de luto pela
destruição dos Templos, sendo os últimos nove, dias de luto intensificado.

Os Ciclos do Ano Judaico
Os Ciclos do Ano Judaico



07

Festas judaicas e significados

80

As festas judaicas são extremamente importantes para a comunidade judaica
porque elas celebram as tradições e histórias que são fundamentais para a fé e a
identidade judaica. Elas são uma oportunidade para os judeus se reunirem em
família e com amigos, compartilhar refeições especiais e participar de cerimônias
religiosas que os conectam com sua herança.

As festas judaicas também servem como uma forma de transmitir as tradições de
geração em geração. As famílias judaicas se reúnem para celebrar as festas e passar
para seus filhos e netos as histórias e rituais que foram passados para eles por seus
antepassados. Dessa forma, as festas judaicas ajudam a manter vivas as tradições e
a conexão com a cultura e a história judaica.

Além disso, as festas judaicas também são uma oportunidade para reflexão e
renovação espiritual. Cada festa tem um significado profundo e uma mensagem
importante que os judeus são encorajados a refletir e incorporar em suas próprias
vidas.

Festas judaicas e significados



08

Festas judaicas e significados

80

Purim
A festa que celebra a salvação do extermínio dos judeus na Pérsia antiga, onde
estavam em exílio, mediada pela rainha Esther, é comemorada no 14º dia do mês de
Adar. 

Segundo a história relacionada, o conselheiro do rei Assuero chamado Haman
persuadiu a majestade para que eliminasse todos os judeus. Sua motivação era o
conflito que teve com um dos membros do povo, Mordechai. O dia 13 de Adar foi a
data escolhida para o genocídio no Império Persa.

Esther, esposa do rei, tinha ascendência judaica, mas até então mantinha a sua
origem em segredo, por isso, intercedeu pelos judeus. Pelo risco que a rainha corria
ao enfrentar o rei e tentar reverter a decisão, todo o povo se reuniu para um jejum
de três dias e três noites. 

Ao saber que a rainha era judia e da manipulação de Haman, o rei Assuero mandou
executá-lo e concedeu aos judeus o direito de prestar culto ao seu deus.
A festividade de Purim, que significa sortes, trata-se de um momento alegre e de
agradecimento a D'us pela misericórdia divina.

A Páscoa Judaica tem a duração de sete a oito dias, iniciando-se ao pôr do sol do 14º
dia do mês de Nissan/Abib, o primeiro mês do calendário judaico, que corresponde
aos meses de março e abril no calendário gregoriano. É também conhecida como o
feriado da primavera.

Durante essa celebração, é relembrada a libertação dos hebreus do Egito após anos
de escravidão. A palavra Pessach significa "passar por cima", fazendo alusão às
pragas enviadas aos egípcios que não afetaram os judeus.

Sob a liderança de Moisés, os judeus deixaram o Egito em direção à terra prometida,
evento conhecido como êxodo. A história é revivida durante um jantar tradicional de
cunho religioso chamado Seder, que inclui elementos simbólicos como cordeiro,
matzot (pães asmos) e marór (erva amarga). Durante esse período, é proibido
consumir chametz (alimento fermentado).

De acordo com as escrituras sagradas, Deus ordena: "A festa dos pães ázimos
guardarás: sete dias comerás pães ázimos como te ordenei, ao tempo apontado no mês
de abibe, porque nele saíste do Egito". Êx 23:15

A instituição da Festa dos Pães Ázimos, representa um marco significativo na história
do povo de Israel, que deu início à jornada. 

Pessach - Pascoa



09

Festas judaicas e significados

80

A narrativa inicia com Deus orientando Moisés e os israelitas a recordarem o dia em
que deixaram o Egito, a "casa da escravidão". Da mesma forma que os israelitas
foram salvos da opressão no Egito, os cristãos são convidados a recordar a redenção
e a liberdade encontradas em Deus.

O emprego do pão ázimo é simbólico, representando a pressa da saída do Egito,
quando os israelitas não dispuseram de tempo para levedar o pão. Esse aspecto nos
ensina que a redenção frequentemente exige prontidão e obediência a Deus.

Além de prepararem pães asmos, os israelitas também recebem instruções para
remover todo o fermento de suas casas durante essa celebração. Na palavra, o
fermento frequentemente simboliza o pecado e a impureza. Portanto, ao retirar o
fermento, estão simbolicamente buscando a purificação espiritual e uma vida livre
de pecado. Essa prática nos recorda que a redenção não se limita à libertação física,
mas também abrange a libertação espiritual.

É um momento de ensino aos filhos sobre a história da libertação de Israel. Cabe aos
pais explicar as gerações futuras o significado desta celebração, que representa a
saída do Egito e o milagre da intervenção divina.

Isso ressalta a importância de transmitir a fé e a narrativa da salvação às gerações
vindouras. Em outras palavras, é uma festividade que deve ser perpetuada através
das gerações, para que o resgate feito por Deus nunca se perca.

3 Então disse Moisés ao povo: "Comemorem esse dia em que vocês saíram do Egito, da
terra da escravidão, porque o Senhor os tirou dali com mão poderosa. Não comam nada
fermentado. 4 Neste dia do mês de abibe vocês estão saindo. 5 Quando o Senhor os fizer
entrar na terra dos cananeus, dos hititas, dos amorreus, dos heveus e dos jebuseus —
terra que ele jurou aos seus antepassados que daria a vocês, terra onde manam leite e
mel — vocês deverão celebrar esta cerimônia neste mesmo mês. 6 Durante sete dias
comam pão sem fermento e, no sétimo dia façam uma festa ao Senhor. 7 Comam pão
sem fermento durante os sete dias; não haja nada fermentado entre vocês, nem fermento
algum dentro do seu território. 8 "Nesse dia cada um dirá a seu filho: Assim faço pelo que
o Senhor fez por mim quando saí do Egito. 9 Isto lhe será como sinal em sua mão e
memorial em sua testa, para que a lei do Senhor esteja em seus lábios, porque o Senhor
o tirou do Egito com mão poderosa. Ex 13:3- 1



10
4

Festas judaicas e significados

80

A entrega dos Dez Mandamentos por D’us a Moisés e aos israelitas no monte Sinai,
sete semanas após sair do Egito, é celebrada na festa de Shavuot, palavra hebraica
que significa semanas.

Após cerca de sete semanas, ou seja, 49 dias depois da Páscoa Judaica (Pessach), os
judeus passam por um período de purificação para recebimento das leis sagradas.
As leis sagradas foram transmitidas e ensinadas aos judeus durante os 40 anos do
deserto do Sinai.

As leis são escrituras importantes do judaísmo. A festividade, também chamada de
Festa das Semanas, ocorre entre o sexto e o sétimo de Sivan, e é uma das
comemorações que relembram a história do Êxodo dos judeus. Alguns dos eventos
da história do povo hebreu, recordados durante a comemoração, são:

a proteção mediante as 10 pragas enviadas sobre os egípcios;
a abertura do Mar Vermelho para os judeus passarem;
a peregrinação no deserto, que culminou em uma revelação divina e guia para
transformação espiritual.

São tradições da data a leitura dos 10 Mandamentos e do livro de Rute, além de
consumo de produtos lácteos, pois durante a saída do Egito o Deus dos judeus
prometeu guiá-los para uma terra que mana lei e mel.

Shavuot - Festa das Semanas

O ano-novo judaico é marcado pela celebração do 1º dia do mês de Tishrei, o sétimo
mês do calendário, e ocorre geralmente entre setembro e outubro. Traduzido do
hebraico como cabeça do ano, o Rosh Hashanah comemora um novo ciclo e também
recorda a criação de Adão e Eva. Por isso, o sentido da comemoração reflete a
criação do mundo e da humanidade, além da ligação do criador com a criatura.

A comemoração da primeira festividade judaica tem duração de dois dias para
renovação espiritual, pois também se celebra o dia do julgamento e dia da
lembrança. O cumprimento tradicional durante a festividade é o Shana Tova, que
significa bom ano.

A festividade se baseia na passagem escrita: “No sétimo mês, no primeiro dia do mês,
será um descanso solene para vocês, uma comemoração proclamada com o toque do
shofar (trompete feito de chifres de carneiro), uma convocação santa”. Lv 23:23-25

Tradicionalmente, o shofar, instrumento de sopro confeccionado com chifre de
carneiro, é tocado para atrair bênçãos e proteção.

Rosh Hashanah



11

Festas judaicas e significados

80

O dia do perdão, também chamado de dia da expiação ou dia do arrependimento, é
celebrado no 10º dia após o Rosh Hashanah. Esse intervalo de tempo entre as duas
festividades recebe o nome de Iamim Noraim (dias temíveis ou 10 dias de
arrependimento) e os judeus utilizam como tempo de reflexão dos seus atos. 

O Yom Kipur é o dia mais sagrado. A partir da véspera, e durante cerca de um dia, é
realizado jejum de comida, bebida e prazeres físicos. A data é marcada pela ida à
sinagoga e oração de perdão pelos pecados.

A celebração faz referência ao capítulo 16 do livro de Levítico, que retrata o bezerro
de ouro confeccionado pelos israelitas no deserto do Sinai, e a oração de Moisés,
que pedia perdão a D'us pelo pecado cometido pelo povo. 

“E isto vos será por estatuto perpétuo: no sétimo mês, aos dez do mês, afligireis as vossas almas, e
nenhum trabalho fareis, nem o natural nem o estrangeiro que peregrina entre vós. Porque
naquele dia se fará expiação por vós, para purificar-vos; e sereis purificados de todos os vossos
pecados perante o Senhor.” (Levítico 16:29-30)

Yom Kipur - Dia do perdão

Sucot - Festa dos Tabernáculos

A festa dos tabernáculos, ou festa das tendas, inicia-se no 15º dia do mês de Tishrei.
A comemoração relembra a peregrinação que o povo judeu realizava em direção ao
Templo de Jerusalém para relembrar a trajetória de 40 anos no deserto, realizada
pelos ancestrais no êxodo do Egito.

Essa é uma das três festividades que relembram o Êxodo. As outras duas são
Pessach e Shavuot, que juntas formam “Shloshet ha Regalim”. O período festivo
também coincide com a época das colheitas em Israel, por isso esse é outro sentido
atribuído à celebração.

A leitura da Torá, iniciada nas outras festividades, tem sua leitura anual concluída
em Sucot. Segundo as escrituras, Moisés recebeu as instruções para celebrar esse
dia.

“E falou o Senhor a Moisés, dizendo: Fala aos filhos de Israel, dizendo: Aos quinze dias
deste mês sétimo, será a Festa dos Tabernáculos ao Senhor, por sete dias.” Lv 23:33-34.



12

Festas judaicas e significados

80

O festival das luzes, também chamado de Chanukah ou Hanukkah, ocorre no 25º dia
do mês de Kislev. 

O Chanucá celebra a reconquista e reinauguração do Templo Sagrado de Jerusalém
no período que os israelitas resistiam contra a dominação helênica e imposição
cultural do rei assírio Antíoco 4º.

A principal tradição durante a festividade é acender os ramos do chanukiyá ou
chanuquiá. A cada dia da festividade, que dura oito dias, um ramo do candelabro é
aceso ao entardecer.

As luzes na festividade são acesas da direita para esquerda. Um chanukiyá
apresenta oito ramos de mesma altura e uma vela central e mais alta chamada de
shamash, utilizada para acender as demais.

Chanucá - Festival das luzes

O Shemini Atsêret & Simchat Torá é comemorado logo a seguir ao Sucot, tendo início
ao pôr do sol do último dia de Sucot.

No primeiro dia, o Shemini Atsêret, conhecido como O Oitavado Dia de Sucot, o
Yizkor é recitado. O Yizkor é uma prece aos falecidos, recitada apenas em quatro
momentos do ano. No segundo dia, o Simchat Torá, conhecido como A Alegria da
Torá, termina e inicia um novo ciclo anual de leitura da Torá. Nessa clebração, é feita
uma dança tradicional. Durante o Shemini Atsêret & Simchat Torá são acendidas
velas à noite, antes do jantar festivo, e não é permitido trabalhar.

Shemini Atsêret & Simchat Torá

https://www.calendarr.com/brasil/festas-judaicas/
https://adilsoncardoso.com/festas-judaicas/



13

80

Dentre os vários incidentes que envolveram o povo de Israel, a travessia do Mar
Vermelho se destaca como um episódio tenso, surpreendente e desafiador para as
condições humanas. Assim, em um momento decisivo, enquanto o povo seguia pelo
caminho dos Filisteus rumo à terra de Canaã, Deus os orientou a voltar e acampar
frente ao Mar Vermelho, no deserto.

E aconteceu que, quando Faraó deixou ir o povo, Deus não os levou pelo caminho da terra dos
filisteus, que estava mais perto; porque Deus disse: Para que porventura o povo não se arrependa,
vendo a guerra, e volte ao Egito. Êx 13:17

Existiam dois trajetos do Egito para Canaã: um breve, de apenas alguns dias de
viagem, e outro muito mais extenso, atravessando o deserto. Deus optou pelo
caminho desértico para guiar Israel. Os egípcios pereceriam no Mar Vermelho,
enquanto os israelitas seriam testados no deserto. O percurso de Deus é sempre o
melhor, embora às vezes não pareça. Mesmo que não seja o mais curto, podemos
confiar que Ele nos conduz pelo caminho ideal.

Os filisteus, inimigos poderosos, exigiam que os israelitas estivessem prontos para
os conflitos em Canaã, o que demandava superar as adversidades do exílio. Deus
submete seu povo a provações para fortalecê-lo. Os israelitas partiram
organizadamente, alguns em filas de cinco, outros em grupos de cinco bandas,
carregando os ossos de José, reforçando sua fé e esperança de que Deus os levaria à
terra prometida, uma esperança tão forte que os motivava a transportar esses ossos
pelo deserto.

O Senhor seguia à frente deles em uma coluna, representando a majestade divina, e
Cristo estava com a Igreja no deserto. Aqueles que Deus conduz ao deserto não
serão abandonados por Ele, nem se perderão, mas Ele cuidará de guiá-los pelo
caminho. Para Moisés e os israelitas, foi uma grande satisfação ter a certeza da
direção divina. Aqueles que buscam glorificar a Deus, conforme Sua Palavra
determina, e confiam no Espírito Santo para guiar seus sentimentos e na providência
divina para seus assuntos, podem estar seguros de que o Senhor estará à frente,
mesmo que não possam vê-lo com os olhos, mas devemos viver pela fé.

 A saída do Egito

A saída do Egito



14

80

Após deixarem o Egito, os israelitas evitaram a rota mais direta para Canaã, que
passava ao norte do Sinai, ao longo da costa do Mediterrâneo, cruzando o território
dos filisteus, conhecida como "O Caminho da Terra dos Filisteus".

Este trajeto, que vai da fronteira do Egito até Gaza, tem aproximadamente 150
milhas ou 240 quilômetros, conforme Sarna descreve (Exploring Exodus, 1996, p. 103-
106). Percorrer esta distância levaria apenas algumas semanas, ou talvez um mês,
mesmo para um grande grupo de pessoas com seus rebanhos. 

Portanto, menos de um mês teria sido suficiente para completar essa jornada; no
entanto, foi escolhido um caminho diferente, que levou 40 anos para ser concluído.
A rota tomada é referida como "O Caminho do Deserto do Mar Vermelho". Os Filhos
de Israel se moveram para o sul, adentrando o deserto, em regiões além do domínio
egípcio. 

Contexto - A saída do Egito



15

80

Alguns dos possíveis motivos para a escolha de uma rota alternativa são:

2.1. Proximidade: “O Caminho da Terra dos Filisteus” era muito próximo do Egito;
sendo assim, seria a rota mais fácil para retornar ao Egito. E aconteceu que, quando
Faraó deixou ir o povo, Deus não os levou pelo caminho da terra dos filisteus, que estava
mais perto; porque Deus disse: Para que porventura o povo não se arrependa, vendo a
guerra, e volte ao Egito. Ex 13:17, fica claro que um dos motivos para a escolha de uma
rota alternativa e complexa seria evitar que os filhos de Israel se arrependessem de
ter saído do Egito e resolvessem retornar.

2.2. Evitar a guerra contra os filisteus: se os Filhos de Israel tentassem passar pela
terra dos filisteus, correriam o risco de provocar uma guerra; já que a fé de muitos
ainda era fraca, a perspectiva de guerra poderia ter feito com que estes retornassem
ao Egito.

2.3. Evitar fortificações egípcias: segundo Sarna (1983, p. 103-6), a vulnerabilidade de
sua fronteira nordeste exigiu dos egípcios a fortificação dos caminhos contra
incursões hostis. Desde os tempos de Amenemhet I (1991-1962 a.C.), uma linha de
fortes foi construída ao longo do istmo de Suez. Esta linha de defesa é conhecida
como “o muro de Horus”, provavelmente conhecida na Bíblia como Shur (Ex 15:22),
que significa literalmente “muro”, e impedia a passagem de tribos nômades.A rota
mais direta para Canaã, passando pelo território dos filisteus, era bloqueada por
fortificações. No começo dessa rota, encontrava-se a imponente Fortaleza de Tjaru,
descoberta nos anos 1980, situada numa estreita faixa de terra ladeada por água.
Ela funcionava como uma barreira significativa contra invasores vindos do leste e
também contra indivíduos ou grupos não autorizados a sair do Egito.

2.4. Plano Divino: Presume-se que o período determinado pelo plano divino para a
ocupação da terra pelos cananeus (e outros povos que lá viviam) ainda não havia se
completado. Ou seja, quando os filhos de Israel partiram do Egito, ainda não havia
chegado o momento de conquistar a terra de Canaã.

Outras nações, especialmente as que estavam prestes a ser conquistadas, ao ouvir
sobre os milagres que aconteceram no deserto ao longo de 40 anos, supostamente
sentiriam terror, o que facilitaria a conquista.

2.5. Testar: os Filhos de Israel passaram por testes e provações durante a sua estadia
no deserto.

2.6. A busca da espiritualidade: segundo Isaacs (1946), a recém nascida nação teve a
oportunidade de se livrar do que restou da influência egípcia durante a estada no
deserto, para ser educada de uma nova maneira, através dos ensinamentos da Torá

Deus endureceu o coração de Faraó



16

80

2.7. A preparação de um exército para a conquista de Canaã: em Nm 13:28, os espiões
trazem um relato sobre Canaã, do qual consta a seguinte afirmação:

“Porém forte é o povo que habita na terra, e as cidades são muito fortificadas e grandes […]”.

A informação de que houveram cidades fortificadas e grandes em Canaã pode ser
confirmada por alguns estudos:

Prentice (1913, p. 238-244) afirma que Canaã era habitada por uma civilização
militarizada e bem desenvolvida para a época. Os reis de Canaã viviam em
grandes cidades, com fortes muralhas, portões e torres. As cidades eram
defendidas por soldados em armaduras e por bigas de guerra. As cartas de Tell
ElAmarna41 e escavações como as de Gezer42 nos revelam as dimensões da
tarefa de conquista de Israel.
Mazar (2003, p. 187, 209, 215, 240) confirma a afirmação de Prentice de que
haviam poderosas cidades-estado cananéias no período do Bronze Médio. Neste
período, grandes cidades fortificadas, fortes e assentamentos rurais sedentários
foram fundados. Algumas cidades eram defendidas por sólidas muralhas de
tijolos, com entre três e quatro metros de largura, e com fundações de pedra.
Um novo tipo de portão da cidade foi introduzido neste período. Era uma grande
casa de guarda, retangular e simétrica, composta de duas torres maciças
flanqueando uma passagem alongada. Os palácios eram enormes complexos
arquitetônicos, alguns com mais de mil metros quadrados de área, incluindo
grandes pátios cercados por salões, e diversos quartos. No período de transição
entre o Bronze Médio e o Bronze Recente, em meados do século dezesseis a.C., é
significativo o número de cidades que foram destruídas. Na Idade do Bronze
Recente, Mazar afirma que a população e a densidade de assentamento
declinaram em comparação com o período precedente, fenômeno sintomático
de um declínio demográfico que foi talvez seguido por um incremento na
população de pastores nômades. O número de fortificações também declina,
mas em alguns sítios as poderosas defesas do Bronze Médio poderiam ter
continuado em uso. 
O termo “cidade-estado” consiste em um local independente que possui seu
próprio governo. São entidades urbanas independentes que possuem
autonomia política, econômica e cultural. Cada cidade-estado é uma cidade
dentro de outra cidade, sobrevivendo de forma independente, com suas
próprias leis. Elas existem desde a Antiguidade, como na Grécia Antiga, onde as
mais famosas eram Atenas, Esparta e Tróia. Essas cidades-estado tinham seus
próprios governantes, leis e sistemas sociais, constituindo pequenos Estados
autônomos dentro de uma região maior. Hoje em dia, o termo “cidade-estado”
também pode se referir a cidades independentes com governo próprio, como
*Singapura,

Deus endureceu o coração de Faraó

https://bing.com/search?q=cidades+estados
https://bing.com/search?q=cidades+estados


17

80

Deus endureceu o coração de Faraó

Johnson (1987, p. 42-44) também confirma a grandiosidade das cidades
cananitas da época, afirmando que Jericó era uma das mais antigas cidades do
mundo, e possuía enormes muralhas na Idade do Bronze; a cidade de Gibeon
era o centro de uma região de produção de vinhos, com enormes porões
subterrâneos para estocagem; Hazor era uma grande e esplêndida cidade, que
abrigava possivelmente 50.000 habitantes, com fortes portões e sólidas
muralhas.
Para esta tarefa de conquista da terra de Canaã, escravos teriam de se
transformar em guerreiros, e para esta transformação, uma longa permanência
no deserto se tornou essencial (PRENTICE, 1913, p. 238-244).

2.8. A formação de uma nação: Israel recorda-se do Êxodo como o evento constitutivo
que o transformou em uma nação. (BRIGHT, 2000, p. 122). Segundo a Bíblia
Hebraica, os filhos de Israel atingiram o status de “nação” ainda no Egito:

“E falarás em voz alta e dirás diante do Eterno, teu Deus: ‘Labão [Laván], o arameu, quis
fazer perecer o meu pai, e este desceu ao Egito e peregrinou ali com pouca gente, e ali
veio a ser nação grande, forte e numerosa’.” Dt 26:5

Porém, esta transformação ocorre no deserto, após a aceitação do pacto Divino:

“4 Vós tendes visto o que fiz aos egípcios, como vos levei sobre asas de águias, e vos trouxe a mim;
5 Agora, pois, se diligentemente ouvirdes a minha voz e guardardes a minha aliança, então sereis
a minha propriedade peculiar dentre todos os povos, porque toda a terra é minha. 6 E vós me
sereis um reino sacerdotal e o povo santo. Estas são as palavras que falarás aos filhos de Israel. ”
Ex 19:4-6



18

80

Em determinado ponto da narrativa, somos levados a uma passagem que descreve
uma das manifestações mais notáveis da presença de Deus durante a jornada do
povo de Israel em direção à liberdade: a Coluna de Nuvem e de Fogo. Essa descrição
é um testemunho poderoso da orientação divina e do cuidado de Deus para com
Seu povo, oferecendo-lhes direção e proteção enquanto atravessavam o deserto. 

Começa com uma observação crucial: “Quando Faraó deixou o povo ir”. Essa
declaração destaca que a libertação dos israelitas não foi uma decisão de Faraó, mas
sim um ato poderoso de Deus, que enviou pragas devastadoras ao Egito para
convencer o faraó a libertar o povo. Isso ressalta o domínio divino sobre a história
humana e a superação da opressão.

A Coluna de Nuvem e de Fogo era a forma como Deus conduzia o povo, tanto de dia
quanto de noite. Durante o dia, a nuvem oferecia sombra e proteção do calor
intenso do deserto, enquanto à noite, a coluna de fogo iluminava o caminho na
escuridão, fornecendo segurança e orientação. Essa representação mostra a
presença constante de Deus, indicando que Ele acompanhava Seu povo em todos os
momentos, guiando-os em direção à Terra Prometida.

Além de ter um papel crucial na orientação das rotas para o povo de Israel. Quando
a nuvem se elevava, era hora de avançar; quando baixava, indicava o momento de
acampar. Essa orientação ajudou os israelitas a evitar perigos, obstáculos e inimigos
durante todo o percurso. 

Tinha um propósito mais amplo além de sua presença: demonstrar a glória de Deus
perante o povo de Israel e outras nações. A visão de uma nuvem luminosa brilhando
durante o dia e de uma coluna de fogo à noite certamente provocaria admiração e
reverência. Isso reforçava a mensagem de que Deus estava no controle e guiava Seu
povo de forma sobrenatural.

Isso ressalta a fidelidade inabalável de Deus em guiar e proteger Seu povo ao longo
de sua jornada. Em resumo, a descrição da Coluna de Nuvem e de Fogo em Êx 13:17-
22 é um testemunho do cuidado e da orientação de Deus para com Seu povo. Ela
simboliza a presença constante e poderosa Dele, trazendo proteção, direção e luz
diante das incertezas e desafios de uma região desconhecida e cheia de desafios

Coluna de Fogo e Coluna de Nuvem no Deserto
Coluna de Fogo e Coluna de Nuvem no Deserto



Coluna de Fogo e Coluna de Nuvem no Deserto

80

Tal manifestação é também um lembrete de que, da mesma forma que Deus
conduziu o povo de Israel, Ele continua disposto a guiar e proteger Seus filhos em
suas jornadas. Assim, devemos confiar em Sua direção e seguir Sua liderança com
confiança e gratidão, cientes de que Ele é nosso guia seguro e leal.

Alguns críticos defendem que as expressões "coluna de fogo" e "coluna de nuvem"
devem ser entendidas de maneira simbólica. Segundo eles, essas frases
representam uma metáfora para o antigo hábito de levar tochas à frente de um
exército, cujas chamas também serviam para mostrar o caminho a seguir.

De fato, esse costume foi bem documentado e existiu. Por exemplo, o exército de
Alexandre, o Grande, praticava isso. No entanto, interpretar os textos bíblicos que
mencionam a coluna de fogo e de nuvem por essa perspectiva simplista é ignorar as
informações claramente expostas.

Os textos bíblicos enfatizam constantemente que a coluna de fogo e a coluna de
nuvem não possuíam origem natural. Eram manifestações reais da presença
protetora e direta de Deus. Esse fenômeno também serviu como testemunho para
as nações pagãs.

Além disso, a coluna de fogo e a coluna de nuvem acompanharam o povo de Israel
até sua chegada em Canaã - EX 40:38. A Bíblia diz que “nunca se apartou do povo a
coluna de nuvem durante o dia, nem a coluna de fogo durante a noite” - Ex 13:22.

Mais tarde, quando os escritores bíblicos relembraram, eles as interpretaram
literalmente como manifestações de teofania -. Nee 9:12,19; Sl105:39. Além disso, o
apóstolo Paulo, no Novo Testamento, referiu-se à nuvem que cobria os israelitas no
deserto como prova da presença do Senhor que guardava o povo de Israel.

É crucial entender que atualmente, os cristãos não contam mais com a coluna de
fogo ou a coluna de nuvem para orientar seus caminhos. Esses eventos foram
temporários e cumpriram seu propósito até que o Verbo se tornasse carne e
habitasse entre nós. Após Sua humilhação, Cristo ascendeu glorificado ao Céu e
enviou o Espírito Santo para estar conosco. É o Espírito Santo quem nos conduz, guia
e protege de uma maneira mais íntima e completa.

Certamente teria sido admirável testemunhar, tais eventos no deserto. Porem, esses
sinais eram apenas externos. Hoje, o Espírito Santo é Deus habitando em nós. Ele
transforma nossas vidas em Seu templo; nos guia para toda a verdade, intercede por
nós quando nos faltam palavras e nos mantém santificados até o fim. Sem dúvida,
esta é uma realidade muito superior, e fomos agraciados em participar dela.

19



20

80

Deus da uma ordem para que Israel acampasse entre Migdol e o mar, em frente a
Pi-Hairote Êx 14:1,2. Embora a localização de Migdol seja incerta, é provável que
fosse um local fortificado devido ao significado comum de seu nome. A posição
exata de Pi-Hairote é debatida, mas muitos estudiosos sugerem que este lugar ficava
próximo a Ramessés.

O interessante é que, sob uma perspectiva humana, essa ordem certamente parecia
não ter sentido. Isso se deve ao fato de que ela implicava que os israelitas deveriam
voltar atrás em sua jornada. E, sem dúvida, isso também daria a impressão aos
inimigos de Israel de que o povo estava perdido e preso entre o deserto e o mar,
conforme Êx 14:3.

No entanto, esse era justamente o propósito divino. Em outras palavras, a ordem do
Senhor implicava num contive para que os egípcios perseguissem os israelitas. Na
verdade, havia chegado o momento de Deus derramar a porção final de seu
julgamento contra Faraó e o Egito. Tudo isso tinha a finalidade de fazer com que o
nome de Deus fosse glorificado e todos no Egito soubessem que Ele é o Senhor Êx
14:4.

Então, conforme a ação soberana de Deus, o coração de Faraó foi endurecido, e o
governante do Egito resolveu perseguir os seus antigos escravos Ex 14:5. Faraó
reuniu o seu poderoso exército para perseguir os israelitas com seus carros de
guerra. Os carros de batalha egípcios comportavam até três pessoas Êx 14:6-8.

O texto bíblico diz que o exército de Faraó perseguiu os israelitas, e com seus
velozes carros de combates e cavalos, eles alcançaram Israel que estava acampado
junto ao mar, defronte de Baal-Zefom Êx 14:9. Esse nome, Baal-Zefom, significa “Baal
do Norte”.

1Então falou o SENHOR a Moisés, dizendo: 2 Fala aos filhos de Israel que voltem, e que se acampem
diante de Pi-Hairote, entre Migdol e o mar, diante de Baal-Zefom; em frente dele assentareis o campo
junto ao mar. 3 Então Faraó dirá dos filhos de Israel: Estão embaraçados na terra, o deserto os
encerrou. 4 E eu endurecerei o coração de Faraó, para que os persiga, e serei glorificado em Faraó e
em todo o seu exército, e saberão os egípcios que eu sou o Senhor. E eles fizeram assim. 5 Sendo,
pois, anunciado ao rei do Egito que o povo fugia, mudou-se o coração de Faraó e dos seus servos
contra o povo, e disseram: Por que fizemos isso, havendo deixado ir a Israel, para que não nos sirva?
6 E aprontou o seu carro, e tomou consigo o seu povo; 7 E tomou seiscentos carros escolhidos, e
todos os carros do Egito, e os capitães sobre eles todos. 8 Porque o Senhor endureceu o coração de
Faraó, rei do Egito, para que perseguisse aos filhos de Israel; porém os filhos de Israel saíram com
alta mão. 9 E os egípcios perseguiram-nos, todos os cavalos e carros de Faraó, e os seus cavaleiros e
o seu exército, e alcançaram-nos acampados junto ao mar, perto de Pi-Hairote, diante de Baal-
Zefom.Êx 14:1-9

Deus endureceu o coração de Faraó
A Perseguição de Faraó



21

Uma encruzilhada na história do povo Hebreu 

80

O povo de Israel se encontra em uma encruzilhada, diante de uma situação
aparentemente insuperável. Contudo, é justamente neste momento que a mão
providencial de Deus se revela de forma extraordinária.

A descrição inicial nos leva ao cenário onde o povo acampou junto às margens do
Mar Vermelho. O texto nos diz que Deus instruiu Moisés a fazer essa parada
deliberada, aparentemente levando-os a uma situação de beco sem saída. E por que
Deus faria isso? A resposta reside na natureza soberana do plano divino, que muitas
vezes nos leva a lugares desconfortáveis para manifestar Sua glória. 

Aqui, nas margens do Mar Vermelho, Israel enfrenta uma escolha desafiadora. À sua
frente, o vasto oceano se estende, parecendo intransponível, enquanto o exército
egípcio se aproxima rapidamente por trás, implacável em sua perseguição. O povo
de Israel se vê numa situação difícil, entre a espada e a parede, e o medo começa a
tomar conta de seus corações.

Compreender a importância do contexto é fundamental. Antes de chegar a este
momento decisivo, os israelitas presenciaram uma sequência de milagres
impressionantes feitos por Deus por meio de Moisés, incluindo as pragas do Egito, a
libertação da escravidão, e a nuvem e coluna de fogo que os guiavam. Contudo,
apesar dessas manifestações de poder, a fé do povo oscilou diante da primeira
adversidade significativa.

Aprendemos uma lição valiosa sobre fé e confiança em Deus. Para nós, que
observamos de fora, é simples questionar por que os israelitas duvidaram depois de
presenciarem tantas experiências extraordinárias. Contudo, isso serve para nos
recordar que a fé pode vacilar, e mesmo os mais fiéis podem se sentir perturbados
durante períodos de adversidade.

Moisés, por sua vez, surge como um líder inspirador nesse cenário. Ele compartilha a
mensagem divina de confiança e coragem com o povo, encorajando-os a não terem
medo, pois Deus está no comando. Essa orientação não é apenas uma frase vazia;
trata-se de um lembrete impactante de que, ao enfrentarmos desafios em nossas
vidas, a confiança em Deus é nosso alicerce.

Contudo, o que realmente destaca esta passagem é o fato de que ela estabelece o
fundamento para os eventos extraordinários que ocorrerão nos versículos
seguintes. Deus não só forneceu uma solução para o impasse de Israel, mas
também aproveitou essa circunstância aparentemente desesperadora para
demonstrar Seu poder de maneira inigualável.

Uma encruzilhada na história do povo Hebreu 



22

80

A surpreendente abertura do Mar Vermelho, que estava prestes a ocorrer, não só
possibilitaria a fuga, mas também viria a ser um símbolo eterno da libertação pela
mão divina. Assim, ao refletirmos sobre o dilema apresentado, recordamos que, em
nossa jornada pela vida, podemos enfrentar momentos desafiadores que testam
nossa fé.

Contudo, assim como Moisés instruiu o povo de Israel, devemos depositar nossa
confiança na soberania divina, mesmo diante do que parece ser impossível. Afinal, é
nas situações mais desafiadoras que a graça e o poder de Deus se manifestam com
maior intensidade, convertendo aquilo que parecia ser um beco sem saída em uma
via para Sua glória e redenção.

Do desespero ao clamor a Deus

O povo entra em desespero e busca a ajuda de Deus, mostrando uma grande
mudança emocional entre os israelitas. Esse momento de desespero e súplica
destaca aspectos da fé humana, principalmente diante de situações que parecem
impossíveis de superar. Com a parada estratégica nas margens do Mar Vermelho, o
avanço veloz do exército egípcio impõe um terror iminente sobre os israelitas.

4 E eu endurecerei o coração de Faraó, para que os persiga, e serei glorificado em Faraó e
em todo o seu exército, e saberão os egípcios que eu sou o Senhor. E eles fizeram assim. 5
Sendo, pois, anunciado ao rei do Egito que o povo fugia, mudou-se o coração de Faraó e dos
seus servos contra o povo, e disseram: Por que fizemos isso, havendo deixado ir a Israel, para
que não nos sirva? 6 E aprontou o seu carro, e tomou consigo o seu povo; 7 E tomou
seiscentos carros escolhidos, e todos os carros do Egito, e os capitães sobre eles todos. 8
Porque o Senhor endureceu o coração de Faraó, rei do Egito, para que perseguisse aos filhos
de Israel; porém os filhos de Israel saíram com alta mão. 9 E os egípcios perseguiram-nos,
todos os cavalos e carros de Faraó, e os seus cavaleiros e o seu exército, e alcançaram-nos
acampados junto ao mar, perto de Pi-Hairote, diante de Baal-Zefom. Êx 14:5-9

Diante da ameaça iminente, a narrativa relata que "10 E aproximando Faraó, os filhos
de Israel levantaram seus olhos, e eis que os egípcios vinham atrás deles, e temeram muito;
então os filhos de Israel clamaram ao Senhor." Ex 14:10. A visão do exército inimigo
avançando, com o estrondo de suas carruagens e cavalos, semeia um medo
profundo nos corações dos israelitas. É neste momento que observamos a primeira
reação do povo: o pânico. Sentindo-se acuados e sem alternativas, o desespero
toma conta deles.

Do desespero a﻿o clamor a Deus



23

O desespero e o clamor ﻿a Deus

80

É como se a vastidão do Mar Vermelho diante deles fosse insuperável e o exército
egípcio, implacável. O texto menciona que eles "clamaram ao Senhor", um grito que
reflete a angústia e a sensação de impotência que muitos de nós já experimentaram
em momentos de desespero. Embora essa reação inicial seja compreensível em uma
situação tão delicada, ela nos ensina uma valiosa lição sobre a natureza da fé.

Apesar de presenciarem vários milagres e seguirem a liderança de Moisés, a fé do
povo de Israel parece oscilar em tempos de crise. Da mesma forma, em nossas
vidas, muitas vezes somos levados a duvidar de Deus diante de desafios
aparentemente impossíveis. Contudo, a história não termina aí.

A reação desesperada dos israelitas leva a uma ação significativa: o clamor a Deus.
Esse clamor é um reconhecimento de que, mesmo no desespero, Deus permanece
como a única verdadeira fonte de esperança e ajuda. Serve como um lembrete de
que, mesmo diante de situações desafiadoras, é possível buscar socorro no Senhor.

O clamor do povo reflete sua dependência de Deus, uma atitude que podemos
adotar em tempos de crise. Ao invés de sucumbir ao desespero, podemos imitar os
israelitas, erguendo nossos olhos aos céus e reconhecendo Deus como nossa fonte
de refúgio e força. O trecho de Êxodo 14:5-9 nos mostra que a fé não nos torna
imunes ao medo e ao desespero.

É uma jornada marcada por altos e baixos, incertezas e convicções. Contudo, a
essência da fé reside na habilidade de reconhecer nossa dependência de Deus e
invocar Sua presença nos momentos de aflição. É uma fé que nos inspira a ver além
das circunstâncias que parecem impossíveis e a confiar que Deus pode nos orientar
por elas, como observaremos nas próximas fases desta narrativa fascinante. Assim,
que possamos aprender com o povo de Israel e achar a coragem para invocar Deus
em meio às nossas próprias bifurcações e desafios, crendo que Ele é nosso abrigo e
redenção.

A Intervenção de Deus

No cerne desta história, destacamos o momento em que Deus intercede por meio
de Seu servo, Moisés, evidenciando Seu poder supremo e Sua fidelidade inabalável.
Este episódio nos recorda que, mesmo diante de circunstâncias desafiadoras, Deus
está sempre no comando.

Após o povo de Israel clamar desesperadamente às margens do Mar Vermelho, a
situação tornou-se sombria. Com o exército egípcio se aproximando rapidamente, o
perigo de captura ou morte era iminente. Contudo, é nesse momento de angústia
que Moisés se destaca como um líder inspirador, demonstrando sua profunda
ligação com Deus. 



24

80

Moisés tranquiliza o povo, afirmando: "Não temam; fiquem firmes e observem a
salvação que o Senhor lhes concederá hoje; pois os egípcios que hoje vocês veem, nunca
mais verão. O Senhor lutará por vocês; vocês apenas se manterão em silêncio" Êx 14:13-
14. Estas palavras ressoam com autoridade e fé, comunicando uma mensagem forte
de confiança em Deus.

O destaque inicial aqui é a mensagem de tranquilidade e confiança em Deus. Moisés
incentiva o povo a não ter medo e a permanecer calmo, uma resposta notável diante
da crise iminente. Em vez de entrar em pânico ou agir impulsivamente, ele lembra
que o Senhor está no comando e que Ele os defenderá.

Neste contexto, Moisés assume um papel crucial como mediador entre Deus e o
povo. Sua relação próxima com o Senhor lhe permitiu receber orientações divinas e
as repassar com segurança ao povo. Moisés não se limitava a liderar Israel; ele servia
como um elo de ligação entre o Deus supremo e Seu povo eleito.

Um aspecto notável é a ênfase na ação divina. Moisés declara que o Senhor
combaterá por eles, ressaltando que a luta mencionada não é uma batalha comum,
mas sim uma intervenção milagrosa de Deus. Tal afirmação destaca a soberania
divina sobre as situações humanas. Além disso, essa intervenção ressalta a lealdade
de Deus à sua promessa de libertação. Ele tinha feito uma promessa a Moisés de
libertar o povo de Israel do Egito, e agora, perante um cenário que parecia
impossível, Deus estava a ponto de cumprir essa promessa de forma espetacular.

Ensina lições valiosas sobre liderança, confiança e a essência da fé. Moisés
demonstra como um líder pode inspirar confiança e serenidade em tempos de
incerteza, por meio de sua fé inquebrantável em Deus. Ressalta também a
importância de entender que, mesmo diante de situações que parecem impossíveis,
Deus pode intervir de formas que superam nosso entendimento. 

Deus executou um dos milagres mais emblemáticos da Bíblia: a divisão do Mar
Vermelho. Esse evento não só demonstra o poder divino, mas também simboliza
uma libertação notável e um triunfo sobre as dificuldades. Assim, devemos nos
inspirar na fé inquebrantável de Moisés e confiar que, até nos momentos mais
difíceis, Deus pode interceder e nos guiar para a liberdade e a realização de suas
promessas.

O desespero e o clamor ﻿a Deus



25

O Caminho através do Mar

80

14 O Senhor pelejará por vós, e vós vos calareis. 15 Então disse o Senhor a Moisés: Por que
clamas a mim? Dize aos filhos de Israel que marchem.  16 E tu, levanta a tua vara, e estende a tua
mão sobre o mar, e fende-o, para que os filhos de Israel passem pelo meio do mar em seco. 17 E
eis que endurecerei o coração dos egípcios, e estes entrarão atrás deles; e eu serei glorificado em
Faraó e em todo o seu exército, nos seus carros e nos seus cavaleiros, 18 E os egípcios saberão
que eu sou o Senhor, quando for glorificado em Faraó, nos seus carros e nos seus cavaleiros. 19 E
o anjo de Deus, que ia diante do exército de Israel, se retirou, e ia atrás deles; também a coluna
de nuvem se retirou de diante deles, e se pôs atrás deles. 20 E ia entre o campo dos egípcios e o
campo de Israel; e a nuvem era trevas para aqueles, e para estes clareava a noite; de maneira
que em toda a noite não se aproximou um do outro. 21 Então Moisés estendeu a sua mão sobre o
mar, e o Senhor fez retirar o mar por um forte vento oriental toda aquela noite; e o mar tornou-se
em seco, e as águas foram partidas. 22 E os filhos de Israel entraram pelo meio do mar em seco;
e as águas foram-lhes como muro à sua direita e à sua esquerda. Êx 14:15-22 

O ponto culminante da história é a abertura milagrosa do Mar Vermelho, um evento
que cativa nossa imaginação e evidencia a grandiosidade do poder divino e a
lealdade constante de Deus para com seu povo. A tensão é tangível: as forças
egípcias avançam, enquanto o povo de Israel está preso à margem do Mar
Vermelho.

O desespero ameaçava tomar conta mais uma vez, porém Deus reservava outros
planos. Ele se volta para Moisés com um comando extraordinário: “Por que clamas a
mim? Dize aos filhos de Israel que prossigam” . Essa ordem é crucial e esclarecedora.

Inicialmente, é perceptível que Deus não responde de forma direta ao apelo de
Moisés, mas o orienta a tomar uma atitude de fé e comandar o povo a prosseguir.
Isso nos mostra que, frequentemente, Deus deseja que sejamos proativos e
exerçamos fé ativa diante dos desafios. Ele nos estimula a agir com confiança,
mesmo antes de testemunharmos os milagres se realizarem.

Em segundo lugar, essa ordem vai contra o senso comum. Avançar em direção ao
Mar Vermelho, quando tudo indica que a passagem é impossível, representa uma
obediência inquestionável à vontade divina. Moisés e os israelitas enfrentam um
desafio colossal: acreditar que Deus honrará Sua palavra, apesar das circunstâncias
parecerem intransponíveis. E então, ocorre o clímax surpreendente da história.
Moisés levanta sua mão sobre o mar e Deus, com Sua majestade e poder, provoca
um vento forte que separa as águas, criando "um caminho seco no meio do mar". 

O Caminho através do Mar



26

O Caminho através do Mar

80

Esta descrição conjura imagens marcantes de uma parede de água, uma via de lama
endurecida e, simultaneamente, um testemunho inquestionável do poder divino
sobre a natureza. A divisão do Mar Vermelho não representa somente um milagre; é
um símbolo poderoso de libertação e salvação. O povo de Israel, antes escravizado
no Egito, presenciava agora uma demonstração palpável da força de Deus a guiá-los
rumo à liberdade. Eles abandonavam não só a terra da sua subjugação, mas também as
amarras da servidão.

A travessia do Mar Vermelho representa um momento de fé e coragem. O povo de
Israel, antes duvidoso, agora atravessa por um caminho seco, ladeado por águas
suspensas à direita e à esquerda, presenciando o zelo e a proteção divina de forma
milagrosa. Também serve como um lembrete perene de que Deus pode realizar o
impossível quando Nele confiamos. Em nossas vidas, nos deparamos com nossos
próprios mares vermelhos, desafios que parecem insuperáveis. Contudo, essa
narrativa nos inspira a depositar nossa confiança em Deus, a tomar passos de fé
mesmo sem compreender plenamente Seu plano, e a observar Seu poder
transformador em ação.

A divisão do Mar Vermelho é um evento que ecoa através dos séculos, servindo de
lembrete de que, assim como Deus libertou os israelitas e os conduziu pelas águas,
Ele também pode nos libertar das nossas restrições e guiar-nos rumo a novos
inícios.

Assim, devemos aprender com este episódio a depositar nossa confiança em Deus, a
dar passos de fé e a observar os milagres que Ele pode operar em nossas vidas quando
nos entregamos plenamente à Sua vontade e amor. Esta é uma lição que ressoa ao
longo dos tempos, incentivando-nos a seguir em frente, mesmo quando o mar à
frente parece insuperável, cientes de que Deus pode abrir caminhos onde eles
parecem não existir.



27

80

A passagem pelo Mar Vermelho e o colapso subsequente do exército egípcio
constituem estágio da narrativa, proporcionando uma perspectiva inspiradora da
intervenção de Deus a favor de seu povo, cumprindo promessas e exibindo
soberania. A cena se desenvolve com os israelitas atravessando o Mar Vermelho por
um caminho seco feito por Deus.

O texto relata que "as águas retornaram e cobriram os carros, os cavaleiros e todo o
exército do Faraó que havia entrado no mar atrás deles" Êx 14:28. Esse foi um
momento crucial na história, em que o exército egípcio, determinado a capturar ou
aniquilar o povo de Israel, sofreu uma derrota espetacular. Podemos aprender
várias lições importantes desse evento extraordinário.

Primeiramente, destaca-se a fidelidade de Deus em honrar Suas promessas. Deus
prometeu libertar os israelitas da escravidão no Egito e conduzi-los à Terra
Prometida. A travessia do Mar Vermelho e a derrota dos egípcios materializam essa
promessa, lembrando-nos de que Deus cumpre Suas palavras, apesar dos desafios
que possamos enfrentar.

Em segundo lugar, o evento demonstra a soberania de Deus sobre a natureza. A
divisão do Mar Vermelho representa um milagre de grandes dimensões,
evidenciando que Deus controla não só os acontecimentos humanos, mas também
o universo. As águas que se abrem e depois engolem o exército egípcio
testemunham o poder divino sobre o mundo natural.

Ademais, a derrota dos egípcios reforça que Deus é um protetor incansável de Seu
povo. Diante do mar e do exército inimigo, Deus não só abriu um caminho para a
salvação, mas também aniquilou os opressores, mostrando que Ele nos liberta e
combate por nós quando necessário. A justiça divina também é uma lição crucial.

A ruína do exercito egípcio
A ruína do exercito egípcio



28

80

O exército egípcio, determinado a recapturar os israelitas ou exterminá-los, foi
impedido por Deus, assegurando que a tirania e a injustiça fossem vencidas. Isso
nos recorda que Deus é justo, defende os oprimidos e pune os injustos. A narrativa
ressalta ainda a importância da fé constante. 

A história ensina que a fé não é um ato isolado; é um compromisso perene de confiar em
Deus, não importando as adversidades. Por último, a queda do exército egípcio é um
momento para louvor e adoração. O povo de Israel entoou um hino de gratidão e
exaltação.

Após atravessarem o mar e escaparem da perseguição do exército egípcio que os
seguia, os hebreus se sentiram aliviados e agradecidos por terem sido salvos por
Deus. A liderança, particularmente Moisés e Miriã, liderou o povo em cânticos e
louvores em gratidão pela libertação e pela intervenção divina em seu favor. Esta
celebração marca um momento significativo na história, simbolizando sua libertação
da escravidão no Egito, a união e fortalecimento da identidade e da fé do povo
hebreu. Este evento é frequentemente lembrado e celebrado na tradição judaica
como parte essencial de sua história e fé.

A ruína do exercito egípcio



29

Miriam - Irmã de Moisés

80

A história de Miriam, irmã de Moisés, é fundamental na Bíblia, especialmente no
livro do Êxodo. Ela é uma figura marcante na cultura hebraica, mencionada tanto em
Êxodo quanto em Números. Sua história oferece lições preciosas sobre liderança,
obediência e resiliência.
Essa jornada é repleta de significados, descubra o papel de Miriam no Êxodo, a
libertação dos israelitas do Egito, e como suas decisões impactaram profundamente
a narrativa bíblica.

Protetora 

Desde a infância, Miriam assumiu o papel de protetora de Moisés, cuidando dele
quando sua mãe o escondeu entre os juncos do rio Nilo. Demonstrando sabedoria,
Miriam percebeu a compaixão da filha do faraó e sugeriu que uma ama de leite
hebreia cuidasse do bebê, permitindo que sua própria mãe o criasse. Essa ação
estratégica salvou Moisés da morte iminente ordenada pelo faraó e o levou a ser
criado no palácio, recebendo uma educação egípcia. O papel crucial de Miriam foi
fundamental para garantir a sobrevivência e a futura liderança de Moisés.

Miriam

Demonstrando sabedoria,
Miriam percebeu a
compaixão da filha do
faraó e sugeriu que uma
ama de leite.

Planejamento

Aspectos

Essa atitude permitiu
que sua própria mãe
o criasse.

Resultado
Essa ação estratégica
salvou Moisés da morte
iminente ordenada pelo
faraó e o levou a ser
criado no palácio,
recebendo uma
educação egípcia.

Assumiu o papel de
protetora de Moisés,

cuidando dele
quando sua mãe o
escondeu entre os

juncos do rio Nilo.

Quem era Miriam - Irmã de Moisés



Miriam - Irmã de Moisés

Além de seu papel como protetora, Miriam também era reconhecida como profetisa
e líder. Ela liderou as mulheres de Israel com louvor e danças a Deus após a travessia
do Mar Vermelho. Seu cântico celebrava a vitória de Deus sobre os egípcios e a
liberdade do povo hebreu.

Após a libertação do povo de Israel, Miriam entoou um cântico de agradecimento,
destacando a grandiosidade e o poder de Deus. Sua liderança e profecia foram
essenciais para a adoração e para unir o povo em um momento tão significativo da
história.

“Cantai ao Senhor, pois triunfou gloriosamente; lançou no mar o cavalo e o seu cavaleiro”
(Êxodo 15:21).

Com sua influência e respeito, Miriam desempenhava um papel fundamental na
liderança das mulheres de Israel. Seus dons da música e poesia a capacitavam a
liderar e inspirar seu povo. Ela foi uma figura de destaque, conduzindo as mulheres
em momentos de adoração e gratidão, fortalecendo a fé e o espírito de comunidade.

80

Protetora

liderança

Profetiza

Cuidou de Moisés
quando sua mãe o
escondeu entre os
juncos do rio Nilo

Liderou as mulheres de
Israel com música, danças
e poesia de louvor após a
travessia do Mar
Vermelho

Despertava e transmitia
mensagens e
orientações divinas ao
povo de Israel

O papel
de Miriam

O erro de Miriam
Contudo, apesar de seus talentos e liderança, Miriam cometeu um erro grave. Ela
permitiu que a inveja em relação à posição de Moisés a dominasse, questionando
sua autoridade. Essa atitude invejosa foi corrigida por Deus, que a puniu com a
lepra. Miriam contraiu lepra e foi afastada do acampamento por sete dias. Durante
esse período, a jornada do povo de Israel pelo deserto foi interrompida. Essa
experiência serve como um lembrete da importância de evitar a inveja e reconhecer
a liderança e a autoridade designadas por Deus.

Evitar a inveja pode ser um desafio, mas a história de Miriam ilustra as
consequências negativas que surgem ao permitirmos que esse sentimento nos
domine. A inveja pode levar a equívocos de julgamento, divisões e até mesmo
prejudicar nossa saúde e relacionamentos.

30



Miriam - Irmã de Moisés 

80

É crucial lembrar que Deus designa líderes e autoridades em nossas vidas por um
propósito. Questionar Sua soberania e autoridade significa desafiar Seu plano para nós.

A punição de Miriam com lepra destaca a importância de nos arrependermos de
nossos equívocos e buscarmos a reconciliação com Deus e com aqueles que
prejudicamos. Apenas através da humildade e do perdão podemos superar as
consequências de nossas más escolhas.

Falecimento

Miriam faleceu durante a jornada dos filhos de Israel pelo deserto, especificamente
na região de Cades-Barneia, onde foi sepultada. Embora sua idade exata seja
desconhecida, é provável que ela tenha vivido um longo tempo, já que faleceu perto
do término dos 40 anos de peregrinação. Embora a Bíblia não mencione filhos ou
casamento de Miriam, a tradição rabínica defende que ela foi esposa de Calebe, uma
figura importante na história de Israel, e mãe de Hur, um líder influente. Essa
tradição reforça a importância de Miriam no contexto familiar do povo hebreu, além
de sua relevância no âmbito espiritual e cultural.

Legado

Apesar dos equívocos, Miriam deixou um legado significativo. Sua jornada na Bíblia
nos adverte sobre os perigos da inveja e ressalta a importância de reconhecer e
respeitar a liderança estabelecida por Deus. Podemos aprender com seus erros para
evitá-los em nossas próprias vidas. Além disso, suas ações corretas, como a
obediência a Deus e a constante celebração, nos motivam a ser instrumentos do
Senhor em prol do Seu Reino.

O legado de Miriam destaca-se por suas lições de obediência e fé. Ao longo de sua
trajetória, ela demonstrou comprometimento com os princípios de Deus e confiança
em Sua soberania. Sua obediência nos inspira a buscar uma aliança com o Senhor,
cientes de Sua fidelidade e capacitação.

“Tenha Miriam como exemplo e encontre a coragem para caminhar com fé e obediência.
Seus erros servem de lição para nos precavermos contra a inveja e aprendermos com
nossos próprios equívocos. Seu legado nos motiva a celebrar incessantemente e nos
recorda da importância de valorizar e respeitar a liderança designada por Deus.”

A história de Miriam na Bíblia relata desafios, aprendizados e redenção. Em sua
jornada, encontramos lições valiosas para nosso crescimento espiritual e pessoal. É
importante aprender com a trajetória de Miriam e incorporar seus ensinamentos em
nossa vida, buscando sempre obedecer a Deus e celebrar com gratidão cada
conquista em nosso caminho.

31



Este foi considerado o maior milagre coletivo. Ninguém recusou atravessar o mar
por medo de ser uma armadilha, temendo que as águas se fechassem sobre eles ao
alcançarem o meio. Contudo, naquele momento, uma coragem e força sobrenatural
invadiram o povo, inspirados pelo exemplo de seus líderes à frente.

Os hebreus testemunharam a destruição dos egípcios e vivenciaram um grande
livramento divino. Por três dias, caminharam pelo deserto, festejando e dançando
jubilosamente. Contudo, a sede os atingiu; encontrando-se sem água no deserto,
rapidamente esqueceram a felicidade que haviam sentido. Começaram a reclamar
da sede e, em meio às queixas, depararam-se com um poço de água amarga,
chegando a desejar bebê-la. A sede os levou a murmurar contra Deus, Moisés e
Arão, questionando por que os haviam tirado do Egito para morrer de sede no
deserto. Êxodo 15:22-27.

Moisés clamou ao Senhor, que instruiu a ele uma árvore que deveria ser lançada nas
águas de Mara, tornando-as doces e potáveis. Essa história destaca não apenas a
provisão de Deus para as necessidades de seu povo, mas também a importância da
confiança e da paciência, mesmo em meio às dificuldades. Apesar das murmurações
do povo, Deus demonstrou sua fidelidade em cuidar deles, mostrando que sempre
há uma solução para os desafios que enfrentamos.

Essa passagem é significativa por várias razões:

Demonstração da provisão de Deus: Assim como na travessia do Mar Vermelho,
onde Deus demonstrou seu poder ao abrir um caminho através das águas, em
Mara, Ele demonstra sua capacidade de prover para as necessidades de seu
povo, transformando águas amargas em águas doces.

Águas de Mara

Após o povo passar a pé
enxuto, pelo evento do Mar
Vermelho, tinham a boca
cheia de cânticos e o coração
transbordante de celebração.
Eles adoraram a Deus e
Miriam compôs uma canção
de louvor e adoração em
gratidão ao Senhor por ter
aberto o mar. O povo estava
cheio de um novo louvor e
uma nova dança.

32



Teste de fé: A situação em Mara foi um teste de fé para os israelitas. Eles foram
provados em sua confiança na liderança de Moisés e na provisão de Deus para eles.

Exemplo de intervenção divina: A transformação das águas de Mara é um exemplo
da intervenção direta de Deus na vida de seu povo, mostrando sua fidelidade em
cuidar deles mesmo em situações difíceis.

Essa passagem, portanto, é lembrada como um exemplo da bondade e do cuidado
de Deus para com seu povo, mesmo em momentos de adversidade.

A lições da murmuração:

1. A murmuração torna a vida amarga - O povo não esperou Moisés buscar uma
solução para encontrar água. Eles tomaram a iniciativa de irem até o poço e
descobriram que as águas eram amargas. A murmuração destrói a vida de qualquer
líder. Na precipitação, só encontramos águas amargas. Todas as vezes que não
ouvimos o líder e nos precipitamos, encontramos águas amargas. A água amarga
atuava como laxante.

Você consegue imaginar três milhões de pessoas com diarreia no deserto, sem
recursos, sem absolutamente nada? Ao consumir aquela água, o povo estava
prejudicando sua qualidade de vida. Moisés teve que realizar um ato profético para
transformar aquelas águas em doces. O Senhor instruiu que ele lançasse uma
árvore na água para saciar a sede do povo. Este foi um dos primeiros atos
proféticos.

Será que cortar uma árvore e jogá-la em um poço pode realmente tornar a água
doce? O que Deus fez? Ele mostrou que Jesus é a água da vida e o único capaz de
transformar nossas águas amargas em doces. Não existe outro meio. Muitas vezes,
quando abrimos a boca, palavras amargas saem. Reconhecemos a amargura de
alguém pelas palavras que profere. Precisamos nos desvencilhar de toda doutrina
humanista, pois muitas vezes nossa capacidade de persuasão busca argumentar
contra o princípio.

2. A murmuração Impedir o povo de seguir o líder. - Quando Moisés não realizou
os atos proféticos, o povo continuou enfrentando águas amargas. Se não optarmos
por seguir o líder, acompanhando-o de perto, continuaremos a enfrentar desafios.
Não há como evitar, pois o líder consegue gerenciar um recurso limitado para
muitas pessoas. Moisés foi um líder excepcional, alimentando três milhões de
pessoas, fornecendo-lhes água e protegendo-as. Todo líder bem-sucedido aprendeu
a importância de controlar suas palavras. É fundamental dominar a língua ou
enfrentar as consequências.

Águas de Mara

33



3. A murmuração rouba a promessa - Todos aqueles que murmuraram não
conseguiram entrar na terra prometida, sendo consumidos no deserto. Mesmo
tendo presenciado o grande milagre de atravessar o mar a pé enxuto, não
alcançaram a promessa.

As águas de Mara simbolizavam a vida do povo, que era amarga. Frequentemente, a
comunidade sofre grandes danos por causa de alguém que está contaminado pelas
águas amargas de Mara, prejudicando os outros que as bebem. Quando
percebemos isso, é semelhante à passagem bíblica que diz: "filho do homem, há
morte na panela". Todos já comeram.

Nossa boca pode selar a morte ou proclamar a vida. O deserto é do tamanho de
nossas palavras. Com as palavras que pronunciamos, o deserto se prolonga ou
diminui. É essencial controlar a língua, pois a murmuração nos mantém estagnados
no deserto, enquanto o louvor e a gratidão pelos milagres em nossa vida nos
impulsionam a grandes conquistas.

Propósito de Deus

Cientistas e pesquisadores contemporâneos analisaram as águas de Mara, que
ainda são amargas, e confirmaram que são totalmente potáveis e adequadas para o
consumo humano. Mas, qual a razão do sabor amargo? Eles também declararam
que o gosto amargo provém da alta concentração de produtos e ervas medicinais
dissolvidos na água, o que a torna amarga, mas ainda assim segura para beber.

A presença abundante de compostos medicinais na água seria muito oportuna, já
que o povo de Israel, ao sair do Egito, apresentava uma saúde debilitada e
comprometida pelo tratamento escravo sofrido. Além disso, diante da extensa
jornada que ainda teriam pela frente, uma desintoxicação se mostraria como a
medida mais acertada a ser tomada naquele momento.

Deus sempre teve um plano para onde levaria seu povo e os preparava para a
jornada. Mesmo quando as murmurações começaram no início de sua travessia pelo
deserto, Ele não os abandonou. Pouco tempo após realizar o milagre nas águas de
Mara, Ele providenciou o maná do céu para nutrir seu povo.

Esta narrativa é mais um testemunho do zelo e da providência divina para com seu
povo. Deus intercedeu mais uma vez para prover água aos israelitas, mesmo em
meio a um ambiente desértico e inóspito. Ademais, a história nos exorta a depositar
nossa confiança em Deus durante os momentos de aflição. Confrontados com a falta
de água, os israelitas se angustiaram, porém Moisés suplicou a Deus por socorro, e
Ele atendeu suas preces.

Águas de Mara

34



A narrativa da água em Mara é um testemunho evidente da atenção e provisão
divina para com seu povo. Mesmo diante das dificuldades, Deus sempre apresenta
uma solução e uma resposta para nossas necessidades. É possível confiar que Ele
nos acompanha em todas as situações e que Seu amor e zelo são constantes. Essa
história nos ensina que, ao enfrentarmos obstáculos e contratempos, podemos
invocar a Deus por auxílio, e Ele atenderá nossas preces. Com isso, podemos nos
regozijar na esperança de que Deus permanecerá ao nosso lado, zelando por nós e
orientando nosso caminho pela vida.

Oasis Elim

Após o episódio das águas de Mara, mencionado no livro do Êxodo, o povo hebreu
continuou sua jornada pelo deserto e chegou a Elim. Elim era um oásis com doze
fontes de água e setenta palmeiras, proporcionando um ambiente de descanso e
alívio após a escassez de água enfrentada em Mara.

Este oasis de Elim representou um momento de renovação e conforto para o povo
hebreu, após as provações anteriores. É descrito como um lugar de descanso e
renovação, onde puderam se recuperar e recarregar suas energias antes de
prosseguir com sua jornada em direção à Terra Prometida.

Águas de Mara

35


